114 ThPQ 149 (2001) 114-124

WINFRIED HAUNERLAND

,Lebendig ist das Wort Gottes” (Hebr 4,12)

Die Liturgie als Sitz im Leben der Schrift

Bei aller Wertschitzung der Sakramente ist im vergangenen Jahrhundert auch in der
katholischen Kirche die Bedeutung der Schrift wieder stirker ins Bewusstsein getreten.
So gehort seit dem I1. Vatikanischen Konzil die Verkiindigung des Wortes Gottes zu jeder

gottesdienstlichen Versammlung. Welchen Zugang zur Schrift die Liturgie erdffnet, fragt
der Linzer Professor fiir Liturgiewissenschaft und Sakramententheologie. (Redaktion)

Wer sich einem biblischen Text ndhern
will, kann dies auf verschiedene Weise
tun. In der jlingeren Exegese bekam
der biblisch bezeugte Endtext — nach
einer Phase, in der vor allem nach der
Vorgeschichte des einzelnen Textes ge-
fragt wurde — in der synchronen Aus-
legung eine neue Aufmerksamkeit.
Auf wachsendes Interesse stofit mitt-
lerweile — im deutschsprachigen Raum
besonders im Bereich der Psalmen-
exegese — die sogenannte kanonische
Exegese, in welcher der einzelne Text
konsequent als Teil des biblischen
Kanons ausgelegt wird: als Teil des
Psalmenbuches, als Teil des Alten
Testamentes und als Teil der christli-
chen Bibel'. Angeregt durch diese
neueren Bemiihungen der Exegese
scheint die Frage sinnvoll zu sein, wel-
che Konsequenzen sich fiir das Ver-
standnis der Schrift und einzelner Peri-

kopen aus ihrem liturgischen Sitz im
Leben der Kirche heute ergeben. Aus-
gehend von einigen Beobachtungen
zum konstitutiven Zusammenhang
von Bibel und Liturgie soll gefragt wer-
den, inwiefern die gottesdienstliche
Feier das Verstindnis der in ihr ver-
kiindigten Schriftlesungen bestimmen

2

kann?.
Die Bibel als liturgisches Buch

Der vorziigliche Ort, an dem glaubige
Menschen biblischen Texten begegnen,
ist der Gottesdienst. Natiirlich gibt es
auch die private oder gemeinsame
Bibellektiire®’. Und doch diirften — wie
in den Zeiten vor Erfindung des Buch-
druckes — auch heute Schrifttexte mehr
innerhalb der Liturgie gemeinschaft-
lich gehort als in anderen Kontexten
von einzelnen gelesen werden. In der

Vgl. zum Beispiel Norbert Lohfink, Was wird anders bei kanonischer Schriftauslegung? Beobachtun-

gen am Beispiel von Ps 6, in: JBTh 3 (1988) 29-53.

! Neben dem wortlichen Schriftgebrauch in der Schriftlesung kennt die Liturgie auch noch andere
Formen, in der das Wort Gottes lebendig wird, auf die aber hier nicht naher eingegangen werden
kann. Vgl. dazu Albert Gerhards, Der Schriftgebrauch in den altkirchlichen Liturgien, in: Stimuli.
Exegese und ihre Hermeneutik in Antike und Christentum. FS Ernst Dassmann. Hg. v. Georg Schéll-
gen/%emens Scholten (JAC.E 23). Miinster 1996, 177-190; im Blick auf die Psalmen auch Albert

Gerhards, Die Psalmen in der romischen Liturgie. Eine Bestandsaufnahme des Psalmengebrauchs in

Stundengebet und Messfeier, in: Der Psalter in Judentum und Christentum. FS Norbert Lohfink.

Hg. v. Erich Zenger (Herders Biblische Studien 18). Freiburg u. a. 1998, 355-379.

Immerhin heifit es in der 13. Shell-Jugendstudie: ,In der Bibel lesen 1% aller Befragten sehr oft, 2%

oft, 19 % selten und 79 % nie” (Werner Fuchs-Heinritz, Religion, in: Deutsche Shell [Hg.]: Jugend 2000.

Bd. 1. Gesamtkonzeption und Koordination Arthur Fischer u. a. Opladen 2000, 157-180, 167).



Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

115

Kirche hat Schriftlesung mit Selbstver-
stindlichkeit immer zur gottesdienst-
lichen Versammlung gehort’. Waren
am Anfang mit ,Schrift” allein die
Biicher der jiidischen Bibel gemeint, so
war nicht zuletzt die 6ffentliche Verle-
sung der Apostelbriefe und der Evan-
gelien im Gottesdienst ein wesentliches
Element bei der Herausbildung des
Neuen Testamentes und seiner kanoni-
schen Umgrenzung. Zu den Kriterien,
ob ein Buch kirchlich anerkannt war,
gehorte etwa im sogenannten Canon
Muratori (vermutlich Ende des 2. Jahr-
hunderts) ,die oOffentliche Verlesung
im Gottesdienst”®. Es ist sogar im Blick
auf einzelne biblische Schriften vermu-
tet worden, dass sie von Anfang an fiir
den liturgischen Gebrauch konzipiert
waren®. Auf jeden Fall wird man sagen
konnen, dass die Bibel selbst wesent-
lich als liturgische Sammlung zu ver-
stehen ist. Sie enthélt jene Schriften, die
im Gottesdienst gebraucht wurden
und die unter anderem deshalb auch
kanonischen Rang bekamen’.

Freilich ist die Bibel nicht irgendein
liturgisches Buch neben den anderen,
sondern in gewisser Weise das liturgi-
sche Buch, das die hochste Wiirde hat
und als einziges unersetzlich ist. Denn
so wichtig unter ekklesialem Gesichts-
punkt auch viele andere Texte und

Ordnungen der Liturgie sind, sie un-
terscheiden sich grundlegend von den
Schrifttexten. Zwar wahlt die Kirche
aus der Heiligen Schrift einzelne Texte
fiir ihre Feiern aus, kann aber diese
Texte nicht &ndern oder ergénzen. Bei
allen {ibrigen liturgischen Texten hat
die Kirche die Freiheit und bisweilen
sogar die Verpflichtung, zu verbessern
und zu verdndern, zu ergidnzen und
zu ersetzen. In der beachtenswerten
Pastoralen Einfithrung in das Mess-
lektionar (PEM)® wird zu Recht darauf
hingewiesen, dass der Gottesdienst
»ganz aus dem Wort Gottes lebt”
(PEM 3) und dass ,die biblischen
Lesungen nicht durch andere, nicht-
biblische Lesungen ersetzt werden”
(PEM 12) diirfen®.

Insofern nach dem 2. Vatikanischen
Konzil zu jedem Gottesdienst in seiner
Voll- oder Regelform auch die Schrift-
lesung gehort, wird die konstitutive
Bedeutung der Heiligen Schrift fiir
die Feier des Gottesdienstes und die
Kirche insgesamt deutlich. Was aber
charakterisiert die liturgische Schrift-
lesung? Was ist ihr eigentliches Ziel?
Was unterscheidet sie damit auch von
anderen Weisen der Beschiftigung mit
biblischen Texten? Nach dem Willen
des 2. Vatikanischen Konzils sollte bei
der Messreform eine reichere Peri-

+ Vgl. zum gemeinsamen Ursprung von ,Heiligen Schriften” und Liturgie die anregenden Uberlegun-
gen von Klaus-Peter [orns, Liturgie — Wiege der Heiligen Schrift? In: ALW 34 (1992) 313-332.

Bruce M. Metzger, Der Kanon des Neuen Testaments. Entstehung, Entwicklung, Bedeutung. Diissel-
dorf 1993, 193.

Fiir G. D. Kilpatrick ist das Matthdusevangelium eine Art ,Perikopenbuch, aus dem man vorgelesen
und gepredigt hat” (J. Gnilka, Das Matthdusevangelium II. Teil. Freiburg/Basel/ Wien 1988, 527).
Vgl. zur Entstehung des Kanons auch Pipstliche Bibelkommission, Die Interpretation der Bibel in der
Kirche (VAS 115). Bonn 1993, 82f: ,In diesem Prozess haben viele Faktoren eine Rolle gespielt: ...die
Feststellung, dass sie [=die Schriften] ... in der christlichen Liturgie verwendet wurden”.

Die Pastorale Einfiihrung in das Messlektionar ist abgedruckt in: Die Feier der heiligen Messe. Mess-
lektionar. Bd. I: Die Sonntage und Festtage im Lesejahr A. Einsiedeln u. a. 1982, 11*—40*; auch Klein-
ausgabe. Die Sonntage und Festtage in den Lesejahren A, B und C. Einsiedeln u. a. 1985, 11*-40*; Die
Messfeier — Dokumentensammlung. Auswahl fur die Praxis (Arbeitshilfen 77). 7., korr. Auflage Bonn
1998, 191-238; EDIL /DEL beziehungsweise Kaczynski/Rennings 4057-4181.

Beachtet man die theologische Bedeutung des Wortes Gottes fiir die Kirche und ihren Gottesdienst,
so ist der Austausch von Schriftlesungen durch nichtbiblische Lesungen ein Eingriff in die Integritat
des christlichen Gottesdienstes, der noch problematischer ist als die Verwendung nichtapprobierter
Hochgebetstexte.

@

ES

~

®

©



116

Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

kopenordnung geschaffen werden, ,,so
dass innerhalb einer bestimmten An-
zahl von Jahren die wichtigsten Teile
der Heiligen Schrift dem Volk vorge-
tragen werden” (SC 51). Das heifst
jedoch nicht, dass die Verlesung der
Schrifttexte nur einer besseren Bibel-
kenntnis dienen sollte. Denn , Liturgie
ist ... mehr als eine bloe Lehr- oder
Informationsveranstaltung”. So wie
es bei der Auswahl und Verlesung der
Schrifttexte nicht darum geht, mog-
lichst immer wieder originell zu sein
und unbekannte und neue Texte zu
prasentieren, so geht es auch beim
Hoéren und Rezipieren der Texte nicht
um intellektuelle Lernerfolge. Solche
Beschiftigungen mit der Schrift sind
auch notwendig, kénnen aber nicht das
eigentliche Ziel der liturgischen Feier
des Wortes Gottes sein.

Nach der Lehre des Konzils ist Chris-
tus selbst gegenwartig ,in seinem
Wort, da er selbst spricht, wenn die
heiligen Schriften in der Kirche gele-
sen werden” (SC 7)". Das Wort Gottes
hat also ,kraft der ihm eigenen rea-
len, heilswirkenden Gegenwart des
Herrn anamnetischen Charakter”2, Wo
immer das Wort Gottes verkiindet
wird, wird nicht nur von Gottes Taten
in der Vergangenheit gesprochen, son-
dern es wird sein Heil gegenwirtig. So
kommt dem Wort Gottes genau das zu,
was von der Liturgie, zumal der sakra-
mentalen Liturgie im Allgemeinen und
der eucharistischen Liturgie im Beson-
deren vielen vertraut ist: ,,Was vom
Gottesdienst gilt, das kann auch vom
Wort Gottes gesagt werden. In beiden

wird das Mysterium Christi vergegen-
wartigt und in je eigener Weise stdndig
weitergefiihrt.” (PEM 5) Folgerichtig
heilit es in der Pastoralen Einfithrung
in das Messlektionar: , Durch das Wort
Gottes wird das Heilswerk unaufhor-
lich gegenwdrtiggesetzt und fortge-
fithrt und findet im gottesdienstlichen
Tun sogar erst seinen vollen Ausdruck.
So wird der Gottesdienst zur dauern-
den, vollen und wirksamen Verkiindi-
gung des Wortes Gottes.” (PEM 4)

Zu Recht werden also der Gottesdienst
und seine Wortverkiindigung als
Heilsereignis bestimmt. Freilich geht
es hier nicht allein um ein nur behaup-
tetes und gleichsam abstrakt geglaub-
tes Heilsereignis. Vielmehr zielt na-
tiirlich die Begegnung mit dem Wort
Gottes auf die Antwort der Glauben-
den. ,,Wenn die versammelte Gemein-
de im Wortgottesdienst die Verkiindi-
gung des Glaubens hort, empfangt sie
auch heute von Gott das Wort des Bun-
des; sie muss aber auf dieses Wort im
selben Glauben antworten, damit sie
immer mehr zum Volk des Neuen Bun-
des wird.” (PEM 45)

Das Heilsereignis der Wortverkiindi-
gung ist insofern ein Begegnungs-
ereignis. Albert Gerhards hat aus
dem Ereignischarakter des Wortgot-
tesdienstes gefolgert, dass ,seine Ge-
stalt den psychologischen Gesetzen
der Aufnahme und Umsetzung des
Gehorten”” unterliegt. ,Schon aus den
Alltagssituationen zwischenmenschli-
cher Kommunikation ist plausibel,
dass ein verdnderndes Wort Zeit
braucht, um zu wirken. Dies gilt insbe-

© Albert Gerhards, Das Wort, das zum Ereignis wird. Uberlegungen zur Wirkweise des Wortes im Got-

tesdienst, in: BiLi 64 (1991) 135-140, hier 137.

" Vgl. hierzu ausfiihrlich Franziskus Eisenbach, Die Gegenwart Jesu Christi im Gottesdienst. Systemati-
sche Studien zur Liturgiekonstitution des II. Vatikanischen Konzils. Mainz 1982, 496-557.

? Otto Nuffbaum, Von der Gegenwart Gottes im Wort, in: Gott feiern. Theologische Anregung und
geistliche Vertiefung zur Feier von Messe und Stundengebet. FS Theodor Schnitzler. Hg. v. Josef G.

Plager. Freiburg/Basel/Wien 1980, 116-132, 126.

¥ Gerhards (s. Anm. 10) 138f.



Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

117

sondere fiir die Ermahnung und Zu-
rechtweisung, aber auch fiir die Er-
munterung und den Trost. Die angere-
dete Person muss erst die Phase der
Verinnerlichung durchstehen, bevor sie
zur bejahenden Antwort frei wird.”*
Schon von hierher diirfte einsichtig
sein, dass die meditative Aufnahme
des Wortes Gottes in Stille und Ge-
sang nicht nebenséchlich ist, sondern
wesentlich zur gottesdienstlichen Ver-
kiindigung gehort. Ebenso steht auch
das Gebet nicht verbindungslos neben
den Schrifttexten, sondern soll die
glaubige Antwort auf das aktuell in das
Heute der Gemeinde zugesagte Wort
Gottes sein.

Schriftlesung in der Liturgie als leben-
diges Begegnungsgeschehen zielt also
auf den bewussten und verstindigen
Mitvollzug der Feiernden. Die ent-
scheidende Frage ist allerdings dabei
nicht, was einst der Verfasser mit die-
sen Worten gemeint hat oder warum
dieser Text seinen Weg in den Kanon
der Schrift gefunden hat. Solche Fragen
sind legitim und koénnen durchaus
auch fiir die Auslegung hilfreich sein.
Entscheidend aber ist vielmehr, was
Gott mit diesem Text heute den jetzt
zum Gottesdienst Versammelten sagen
will. Inwiefern hier die konkrete Feier
selbst noch einmal Deutungshilfen
gibt, ist deshalb nun zu fragen.

Liturgische Perikopenordnungen als
Interpretament der Schrift

Jede Perikopenauswahl ist bereits ein
Beitrag zur Rezeption der Heiligen
Schrift. Denn Texte, die nie vorgetragen

werden, sind auf Dauer weniger
bekannt als solche, die in einem regel-
maéfligen Rhythmus vor allem an den
Sonn- und Fejertagen innerhalb der
Messfeier verlesen werden. Nicht sel-
ten werden jedoch in einer liturgischen
Feier auch mehrere Schrifttexte vorge-
tragen. Fiir die Feier der Messe ist dies
regelméfiig vorgesehen, wobei fiir die
Messfeier an Sonn- und Feiertagen die
geltende Leseordnung sogar drei
Schriftlesungen vorschreibt®, zu der
man den Antwortpsalm noch als vier-
ten biblischen Text hinzurechnen kann.
Weil so mehrere Schrifttexte in unmit-
telbarem Zusammenhang zu Gehor
kommen, wird auch ihre Rezeption
sich gegenseitig beeinflussen (kénnen)
- unabhéngig davon, ob diese Lesun-
gen aufeinander abgestimmt sind oder
nicht. ,Die verschiedenen Texte tragen
einander und erklédren sich gegenseitig.
Und das ist die Urgestalt christlicher
Auslegung der Schrift” — ihre , Ausle-
gung durch die Liturgje”."

Nun wurde die offizielle Perikopen-
ordnung der katholischen Liturgie
nicht erst im Kontext des 2. Vatikani-
schen Konzils diskutiert. Vor allem im
Blick auf die Messfeiern an Sonn- und
Feiertagen war innerhalb der liturgi-
schen und biblischen Bewegung des
20. Jahrhunderts mehrfach eine gréfie-
re Auswahl an Schrifttexten gewtinscht
worden. Aus biblischer Perspektive
schien es wichtig, dass alle wesentli-
chen Texte und insofern natiirlich auch
Texte des Alten Testamentes den Glau-
bigen vorgetragen wiirden. Das eher
liturgische Anliegen war, Leseordnung
und Feste beziehungsweise Kirchen-

" Gerhards (s. Anm. 10) 139.

* Es ist ein Sonderrecht des deutschen Sprachgebietes, dass aus pastoralen Griinden auf eine der bei-
den Lesungen vor dem Evangelium verzichtet werden kann. Manches spricht dagegen, dass diese
deutsche Sonderregel im Rahmen der Messbuchrevision und der Ubernahme der bereits appro-
bierten Editio typica tertia des Missale Romanum Bestand haben soll und wird.

' Norbert Lohfink, Das Alte Testament christlich ausgelegt. Eine Reflexion im Anschluss an die Oster-

nacht, in: GuL 61 (1988) 98-107, 102.



118

Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

jahreszeiten besser aufeinander abzu-
stimmen. Im Blick auf die Katechese
sollte eine bessere Perikopenordnung
alle wesentlichen Glaubenslehren ent-
halten und Ausgangspunkt fiir eine
systematische Katechese der katholi-
schen Glaubens- und Sittenlehre sein
kénnen”?”. Alle drei Anliegen wurden
auch bei der Vorbereitung des Konzils
und der Liturgiekonstitution aufgegrif-
fen®. Zweifellos war das erneuerte
Messlektionar vor dem Hintergrund
der vorkonziliaren Leseordnung ein
echter Fortschritt, der auch als solcher
weitgehend einhellig begriifit wurde.
In den letzten Jahren mehren sich
jedoch kritische Anmerkungen und
Vorschldge fiir Korrekturen bezie-
hungsweise eine entschiedene Weiter-
fihrung der Reform. Es geht dabei
unter anderem um wichtige alttesta-
mentliche Texte, die nie zur Verkiindi-
gung kommen®, und um die Margina-
lisierung biblischer Frauentraditionen
und frauenfreundlicher Texte®. Doch
nicht diese systemimmanent l6sbaren
»Schonheitsfehler” der Reform sind
hier von Interesse”. Fiir die Frage der
liturgischen Schriftinterpretation ist
vielmehr das Zueinander der unter-
schiedlichen Schrifttexte von weit gro-
Berer Bedeutung.

Vor allem die Ordnung der Schrifttexte
fiir die Sonntage in der Zeit im Jahres-

kreis wird zunehmend kritisiert. Be-
kanntlich sieht die derzeitige Leseord-
nung einen dreijahrigen Zyklus vor,
wobei im sogenannten Lesejahr A fiir
die Evangelien an den Sonntagen im
Jahreskreis eine Bahnlesung (lectio
semicontinua) aus dem Evangelium
nach Matthédus, fiir das Lesejahr B aus
dem Evangelium nach Markus, fiir das
Lesejahr C aus dem Evangelium nach
Lukas vorgesehen ist. Die erste Lesung
wird nun grundsétzlich aus dem Alten
Testament genommen, wobei flir die
Auswahl des konkreten Textes ein
Bezug zum Tagesevangelium konsti-
tutiv ist®.

Alttestamentler haben mehrfach Kritik
nicht nur an der Auswahl oder Zusam-
menstellung einzelner Texte, sondern
an dem zugrundeliegenden Prinzip
gelibt. In der Tat besteht die Gefahr,
dass alttestamentliche Texte so um
ihren je eigenen Sinn gebracht werden,
weil sie nur wegen eines Bezugs zu
einem ganz bestimmten Evangeliums-
text gewdhlt und gelesen werden. Da-
riiber hinaus wurden nicht innerbib-
lisch die wichtigsten alttestamentliche
Texte gesucht, sondern solche, die
sich von den vorgdngig bestimmten
Evangeliumsperikopen her ergeben.
Schliefilich bleibt der Verdacht, dass
die alttestamentlichen Texte nur inso-
fern geschédtzt sind, als sie Verhei-

7 Elmar Niibold, Entstehung und Bewertung der neuen Perikopenordnung des Rémischen Ritus fiir
die Messfeier an Sonn- und Festtagen. Paderborn 1986, 113. Vgl. zur Diskussion insgesamt ebd.

19-114.
Vgl. ebd. 115-130.

1

®

¥ Vgl. Franz-Josef Ortkemper, In der Leseordnung vernachldssigte Texte aus dem Alten Testament, in:

Leseordnung. Altes und Neues Testament in der Liturgie. Hg. v. Georg Steins (Gottes Volk BS/97).

Stuttgart 1997, 165-172.

Vgl. etwa Birgit Janetzky, Thre Namen sind im Buch des Lebens. Frauengeschichte und erneuertes

Lektionar, in: Liturgie und Frauenfrage. Ein Beitrag zur Frauenforschung aus liturgiewissenschaftli-

cher Sicht (Pietas liturgica 7). St. Ottilien 1990, 415-431.

Vgl. etwa als sinnvolles Modell, das kurzfristig und fiir das Sprachgebiet realisierbar wire: Die Frau

in der Bibel. Vorschlége fiir Ergénzungen zum Messlektionar, in: Studien und Entwiirfe zur Messfei-

er. Texte der Studienkommission fiir die Messliturgie und das Messbuch der Internationalen

Arbeitsgemeinschaft der Liturgischen Kommissionen im deutschen Sprachgebiet 1. Hg. v. Eduard

Nagel. Freiburg/Basel /Wien 1995, 115-118.

2 Vgl. PEM 106. — Zu den verschiedenen Arten des Bezuges vgl. mit Beispielen Niibold (s. Anm. 17)
288-291, zu inhaltlichen Gesichtspunkten 291-293.

B

8

N



Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

119

Bungscharakter fiir die neutestamentli-
chen Schriften haben®.

Vollig unabhédngig von den iibrigen
Schrifttexten ist an den Sonntagen
im Jahreskreis als zweite Lesung eine
Bahnlesung aus der neutestamentli-
chen Briefliteratur vorgesehen. Da der
Antwortpsalm auf die alttestamentli-
che Lesung bezogen ist und der Halle-
luyja-Ruf auf den Evangeliumstext,
steht die neutestamentliche ,Epistel”
vollig disparat innerhalb des Wortgot-
tesdienstes, wodurch eine biblische
Homilie haufig gezwungen ist, entwe-
der diesen Text allein auszulegen oder
ihn ganz auszublenden. Auch fiir den
aufmerksamen Mitvollzug der gesam-
ten Feier erscheint vielen das Fehlen
eines erkennbaren roten Fadens hin-
derlich zu sein.

Nun hat Heinz Schiirmann aus bibel-
theologischen, liturgischen und homi-
letischen Griinden dafiir pladiert, auch
die neutestamentliche Lesung aus den
Apostelbriefen auf das Evangelium
abzustimmen?®. Bei der Suche nach sol-
chen konsonanten Episteln zeigt sich
allerdings, dass nur selten verschiede-

ne Vorschldge miteinander iiberein-
stimmen?. Im Ubrigen sind fiir solche
neutestamentliche Episteln dhnliche
Fragen zu stellen wie fiir die derzeitige
alttestamentliche Lesung: Wer be-
stimmt das entscheidende Motiv, das
zum Kriterium der Auswahl wird?
Wird durch die Auswahl der passen-
den Begleitlesungen eine bestimmte
Fragestellung vorgegeben, so dass
auch die Bedeutungsfiille der Evange-
lienperikopen aus dem Blickfeld gera-
ten kann? Wird die neutestamentliche
Briefliteratur am Ende auch nur auf
jene Texte hin befragt, die moglichst
harmonisch zu den Evangelien passen?
Und werden damit am Ende gerade
jene Texte ausgeschlossen, die ganz
andere Fragen behandeln als die Evan-
gelien und so eine wirkliche Ergén-
zung bilden wiirden?

Die gleichen Fragen dréngen sich auch
auf bei dem wohl ambitioniertesten
und zugleich kreativsten Vorschlag fiir
eine neue Leseordnung, den Hans-
jakob Becker als Perikopenordnung
~Patmos” vorgelegt hat*. Becker
mochte fiir die Sonntage nach Pfings-

3

1

25

Vgl. zur Kritik an der Perikopenordnung aus alttestamentlicher Perspektive Georg Gafus, Das Alte
Testament — Stiefkind der Perikopenordnung, in: Leseordnung (s. Anm. 19) 29-46; ausfiihrlich jetzt
auch ders., Das Alte Testament in der Perikopenordnung. Bibeltheologische Perspektiven zur Aus-
wahl der Lesungen an den Sonn- und Feiertagen (EHS 23/687). Frankfurt u. a. 2000; Georg Braulik,
Die Tora als Bahnlesung. Zur Hermeneutik einer zukiinftigen Auswahl der Sonntagsperikopen, in:
Bewahren und Erneuern. Studien zur Messliturgie. FS Hans Bernhard Meyer. Hg. v. Reinhard Mess-
ner/Eduard Nagel/Rudolf Pacik (ITS 42). Innsbruck/Wien 1995, 50-76, hier 50-54.

Vgl. Heinz Schiirmann, Das apostolische Kerygma als Interpretationshilfe fiir das vierfache Evan-
gelium. Konsonante Episteln fiir die Sonntage im Jahreskreis, in: Surrexit Dominus vere. Die Gegen-
wart des Auferstandenen in seiner Kirche. FS J. J. Degenhardt. Hg. v. Josef Ernst und Stephan Leim-
gruber. Paderborn 1995, 173-187.

Vgl. die Ubersicht zweier Vorschlidge ebd. 182-185; zusammen mit weiteren Vorschlagen auch Heinz
Schiirmann, Konsonante Episteln fiir die Sonntage im Jahreskreis. Eine Vergleichstabelle mit Reform-
vorschlagen zum Ordo Lectionum Missae, in: Schrift und Tradition. FS Josef Ernst. Hg. v. Knut Back-
haus/Franz Georg Untergafmair. Paderborn u. a. 1996, 395-441.

Vgl. Hansjakob Becker, Die Bibel Jesu und das Evangelium Jesu. Ein konkreter Vorschlag zur Weiter-
fithrung der Reform des Wortgottesdienstes, in: Leseordnung (s. Anm. 19) 103-113; ders.: Wortgot-
tesdienst als Dialog der beiden Testamente. Der Stellenwert des Alten Testamentes bei einer Weiter-
fiihrung der Reform des Ordo Lectionum Missae, in: Streit am Tisch des Wortes? Zur Deutung und
Bedeutung des Alten Testaments und seiner Verwendung in der Liturgie. Hg. v. Ansgar Franz (Pietas
liturgica 8). St. Ottilien 1997, 659-689; kritisch dazu Erich Zenger, Das Erste Testament im Ordo lec-
tionum missae. Anmerkungen zu den Thesen von H. Becker, in: ebd. 691f; Norbert Lohfink,
Perikopenordnung ,Patmos”. Gedanken eines Alttestamentlers zu dem Leseordnungsentwurf von
Hansjakob Becker, in: BiLi 70 (1997) 218-232.



120

Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

ten eine heilsgeschichtlich verstandene
Bahnlesung aus dem AT vorsehen, die
in jedem Jahr von der Erschaffung des
Menschen (Gen 2) bis zum Buch der
Makkabéer verlduft. In dem von
Becker geplanten vier Lesejahren stan-
den die jeweiligen Sonntage unter
einem bestimmten Namen (zum Bei-
spiel Abel, aber auch Abraham I und
Abraham II). Die neutestamentlichen
Perikopen wiéren dabei konsonant
zu den alttestamentlichen Leittexten.
Wichtige alttestamentliche Perikopen
wiirden in jedem Jahr vorgetragen,
dabei aber jeweils mit anderen neu-
testamentlichen Texten verbunden.
Kritisch wird diesem Vorschlag entge-
gengehalten, dass die heilsgeschichtli-
che Anordnung nicht der inneren
Logik des AT entspreche. Wie bei den
anderen Ordnungen bleibt allerdings
auch die Frage, ob nicht die normative
Zuordnung eine faktische Beschran-
kung der Auslegung und Rezeption
der Texte selbst mit sich bringt.

Nun hat Georg Braulik vorgeschlagen,
an den Sonntagen im Jahreskreis ne-
ben die Bahnlesung aus den Evan-
gelien auch eine Bahnlesung aus der
Tora zu stellen?. Sein Ziel ist es dabei,
eine Perikopenordnung zu finden, die
innerbiblischen Kriterien folgt. Dem
Stellenwert, den die Evangelien im
Kanon des Neuen Testaments haben,
entspricht nach seiner — auch von
Norbert Lohfink geteilten und be-
griindeten® — Vorstellung die Bedeu-
tung, die dem Pentateuch im Kanon
des Alten Testaments zukommt. Der

Eigenwert der Perikopen aus der Tora
und aus den Evangelien ist bei seinem
Vorschlag ohne Zweifel gewahrt®.
Zwischen den beiden Bahnlesungen
soll entweder eine zur Tora-Lesung
konsonante Lesung aus den iibrigen
Schriften des Alten Testaments oder
eine zum Evangelium konsonante Epi-
stel vorgelesen werden. Fiir diese
Begleittexte gelten insofern nattirlich
die oben aufgeworfenen Fragen weiter.
Im Blick auf die derzeitige Perikopen-
ordnung und die hier vorgestellten
neuen Vorschldge zeigt sich deutlich,
dass grundsitzlich eine gegenseitige
Interpretation der Schrifttexte gewollt
ist, die konkrete Zuordnung allerdings
nicht sofort zu einer tieferen Erkennt-
nis der Schrifttexte fiihren muss, son-
dern den Zugang zum Text auch kon-
ditioniert und damit einschréankt. Dies
gilt nicht nur fiir die Texte, die in Zu-
ordnung zum Evangelium (oder zur
Toralesung) als Leittext ausgewahlt
werden, sondern auch fiir den Leittext,
insofern er im Licht des konsonanten
Begleittextes gelesen und gehort wird.
Vor diesem Hintergrund stellt sich
noch einmal die Frage, ob die Idee
eines einheitlichen Leitgedankens und
einer fixen thematischen Zuordnung
von Lesungstexten durch die amitli-
chen Perikopenordnungen wirklich
jene Losung ist, der die Zukunft ge-
horen sollte. Vielleicht ist es doch nicht
so unfruchtbar, wenn die Schrifttexte
einer offiziellen Leseordnung nach
ihrem jeweiligen Eigenwert und Eigen-
gewicht ausgewahlt werden. In diesem

7 Vgl. Braulik (s. Anm. 23)

® Vgl. Norbert Lohfink, Moses Tod, die Tora und die alttestamentliche Sonntagslesung, in: ThPh 71
(1996) 481-494, wiederabgedruckt in: Leseordnung (s. Anm. 19) 122-137; ohne Anmerkungen unter
der Uberschrift: Der Tod am Grenzfluss. Moses unvollendeter Auftrag und die Konturen der Bibel,
in: ders.: Im Schatten deiner Fliigel. GroBe Bibeltexte neu erschlossen. Freiburg/Basel/Wien 1999,
11-28; kritisch dazu Rudolf Mosis, Pentateuch als Bahnlesung und Tod des Mose. Zu einer aktuellen

Kontroverse, in: TThZ 109 (2000) 139-160.

® Auszuklammern ist dabei natiirlich die Frage, was es bedeutet, wenn Christen wie die Juden die
Tora lesen, sie aber nicht halten. Vgl. auch den Hinweis auf mogliche Reaktion glaubiger Juden auf
eine christliche Bahnlesung der Tora bei Mosis (s. Anm. 28) 160 Anm. 47.



Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

121

Zusammenhang ist es zumindest be-
achtenswert, dass in den reformato-
rischen Traditionen die gottesdienstli-
chen Schriftlesungen in der Regel vom
Predigttext zu unterscheiden sind .
Denkbar wire es natiirlich, dem einzel-
nen Prediger eine grofiere Freiheit zu
gewihren, bei Bedarf zu dem Text, den
er auslegen will, ad hoc andere Begleit-
texte zu wahlen®. Denkbar ist aber
auch, dass haufiger sich zeigt, was
schon bei der jetzigen Leseordnung zu
bemerken ist: Auch zwischen Texten,
die nicht aus einem sachlichen Zuein-
ander ausgewdhlt wurden, ergeben
sich ganz unvermutet Beziige, aller-
dings nicht auf einer oberflichlichen
Ebene der Stichwortassoziation, son-
dern erst dann, wenn man nach der
Botschaft Gottes durch diese Texte fiir
heute fragt. Grundlegender als alle
gewollten Konstruktionen erhellen sol-
che Einsichten die Einheit der Schrift,
die durch die Verlesung unterschied-
licher Teile der Bibel in der Liturgie
bezeugt wird.

Die Feier als Deuterahmen
liturgischer Schriftlesung

Mit der liturgischen Verlesung eines
Bibeltextes ist ohne jeden weiteren
Kommentar bereits deutlich, dass die-
ser Text zu den Schriften gehort, die
fiir das Selbstverstandnis der feiernden
Gemeinde normativ sind. Denn die
gottesdienstliche Versammlung ist et-
was grundsédtzlich anderes als ein

Kongress von Literaturwissenschaft-
lern. Nicht um eine distanzierte Be-
schaftigung mit interessanten Texten
geht es in der Liturgie. Die Glaubens-
gemeinschaft feiert vielmehr ihren
Glauben und hért dabei auf jene Texte,
die sie als Urkunde ihres Glaubens an-
sieht. Die abschlieflende Bezeichnung
der Lesungen als ,,Wort des lebendigen
Gottes” macht im Ritus deutlich, dass
es der Kirche um Gott und seine offen-
barende Anrede geht. Selbst in der
Auseinandersetzung mit sperrigen
biblischen Texten bleibt noch die Frage
nach dem, was Gott jetzt im Heute
denen sagen will, die dieses Schrift-
wort héren und feiern.

Dass diese Texte aber als Glaubenstexte
verstanden werden und gehért werden
sollen, zeigt sich auch darin, dass in
Gebet und Glaubensbekenntnis Ant-
wort auf diese Texte gegeben wird. Ein
einziges Beispiel muss hier geniigen. In
der Oration, die in der Osternacht auf
die Lesung vom Durchzug durch das
Rote Meer folgt, heif3t es:

,Gott, deine uralten Wunder leuchten
noch in unseren Tagen.

Was einst dein miichtiger Arm an einem
Volk getan hat,

das tust du jetzt an allen Volkern:

Einst hast du Israel aus der Knechtschaft
des Pharao befreit

und durch die Fluten des Roten Meeres
gefiihrt;

nun aber fiihrst du alle Volker durch das
Wasser der Taufe zur Freiheit.”

* Vgl. dazu die differenzierten Hinweise bei Peter C. Bloth, Die Perikopen, in: Handbuch der Liturgik.
Liturgiewissenschaft in Theologie und Praxis der Kirche. Hg. v. Hans-Christoph Schmidt-Lauber/Karl-

Heinz Bieritz. Leipzig/Gottingen 1995, 715-727.
Freilich verlangt dies eine grofie Kenntnis der Schrift und eine Disziplin, nicht nur die jeweils leich-

©

testen oder sympathischen Texte zum Ausgangspunkt zu wihlen. Ohne Zweifel wiirde eine solche
Vollmacht die Gefahr mit sich bringen, dass auch wichtige Texte, die in der Perikopenordnung ent-

halten wiren, faktisch nur selten verlesen wiirden.
Die Feier der heiligen Messe. Messbuch. Fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes. Authenti-

9
8

sche Ausgabe fiir den liturgischen Gebrauch. Kleinausgabe. Einsiedeln u.a. [88].



122

Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

Der Gebetsausschnitt ldsst erkennen:
Es geht nicht um eine abgeschlossene
Geschichte, an die man sich nur noch
nostalgisch erinnert, sondern das er-
zdhlte Handeln Gottes hat eine Aus-
strahlung bis in die Gegenwart (,,deine
uralten Wunder leuchten noch in unse-
ren Tagen”). Ja mehr noch, das Gesche-
hen damals findet seine Fortsetzung
im Heute der Kirche. Wer ein solches
Gebet vortragt oder zu diesem Gebet
sein zustimmendes ,Amen” spricht,
hat bereits die zuvor gehorte Lesung
interpretiert, glaubig angenommen
und als verlédsslich anerkannt.

Zu Recht hat Norbert Lohfink jiingst
darauf hingewiesen, dass im gottes-
dienstlichen Vollzug nicht nur die ver-
schiedenen biblischen Texte, sondern
alle Texte aufeinander bezogen wer-
den. Also erhellen und interpretieren
sich auch biblische und liturgische
Texte gegenseitig®. Die Beziehungen
der Texte untereinander miissen dabei
von den Autoren der jiingeren Texte
nicht intendiert sein. Diese sogenannte
Intertextualitdt wird ,oft erst im Kopf
des Rezipienten hergestellt”*. Doch
geht es in der Liturgie nicht nur um
solche Intertextualitit, denn es sind
nicht nur Texte, die sich gegenseitig
interpretieren. Die liturgische Schrift-
lesung ist ja immer Teil einer konkre-
ten liturgischen Feier. Soll liturgische
Schriftauslegung nicht abstrakte Text-

exegese, sondern Teil der Liturgie
selbst sein®, dann muss auch die litur-
gische Feier fiir das Verstdndnis der
Texte Konsequenzen haben.

So kann man gerade im Blick auf die
Lesungen der Osternacht zeigen, dass
es hier nicht um Texte geht, die allein
im Sinn eines eindimensionalen Sche-
mas von (alttestamentlicher) Verhei-
fung und (neutestamentlicher) Er-
fiilllung zu lesen sind. Es geht gerade
nicht um die (dunkle) Vorgeschichte,
auf deren Hintergrund die Botschaft
von der Auferstehung umso heller auf-
leuchtet. Die feierliche Eréffnung der
Osternacht durch das Osterlob im
~Exsultet” gibt allen Texten bereits das
entscheidende Vorzeichen*. Die eine
und in gewisser Weise einheitliche Bot-
schaft der Osternacht ist, dass Gott
neues Leben schenkt. Alle Erzahlun-
gen sind insofern eben Rettungsge-
schichten.

Konkret sei das zumindest angedeutet
an der zweiten Lesung der Osternacht,
der Erzéhlung von der Opferung des
Isaak beziehungsweise vom Opfer des
Abraham (Gen 22), einem ,,der sperrig-
sten, ja auch skandaltsesten Texte der
ganzen Bibel””. Fiir das Verstdndnis
des Textes ist es wichtig, dass es in
Gen 22 nicht um Isaak geht. ,Es geht
um Abraham: Gott priift den alten
Patriarchen, ob er in Isaak sich selber
preiszugeben bereit ist. Der Tod eines

» Vgl. Norbert Lohfink, Liturgische Bibelverdunstung. Die Bibel-Intertextualitit bei der Verdeutschung
der lateinischen Liturgie, in: StdZ 218 (2000) 247~259, hier 249.

# Lohfink (s. Anm. 33) 247. — Auch wer nicht allen praktischen Vorschldgen Lohfinks zustimmen kann,
sollte nicht abstreiten, dass solche zwischentextliche Beziige in den lateinischen Vorlagen der liturgi-
schen Texte existieren, in den deutschen Textfassungen deutlicher beachtet werden und Riickwir-
kungen fiir das Verstandnis der biblischen Schriftlesungen haben kénnten.

s Vgl. SC 52, AEM 41.

% Vgl. Georg Braulik, Die alttestamentlichen Lesungen der drei Osterlichen Tage. Ein Beitrag zur
Erneuerung des Romischen Messlektionars, in: L] 48 (1998) 3—41, 20f.

7 Irmtraud Fischer, Mdglichkeiten und Grenzen historisch-kritischer Exegese: Die , Opferung” der bei-
den S6hne Abrahams. Gen 21 und Gen 22 im Kontext, in: Streit am Tisch des Wortes? (s. Anm. 26)
17-36, hier 17. — Zur Perikope vgl. jetzt auch Georg Steins, Die , Bindung Isaaks” im Kanon (Gen 22).
Grundlagen und Programm einer kanonisch-intertextuellen Lektiire. Mit einer Spezialbibliographie

zu Gen 22 (HBS 20). Freiburg u. a. 1999.



Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

123

alten Mannes wire der vorgegebene
Lauf der Dinge. Will Gott nach Abra-
ham selber greifen, so muss er nach
seiner einzigen Zukunft greifen: nach
dem Sohn, der ihm jenseits seiner bio-
logischen Méglichkeiten (Gen 18) noch
geboren wurde.”*® Weil Abraham aber
seine ganze Zukunft Gott nicht vor-
enthilt, wird ihm von Gott Segen in
Fiille verheifsen, Nachkommen, zahl-
reich wie die Sterne am Himmel und
der Sand am Meeresstrand®. Wenn
diese Erzéhlung in der Osternacht vor-
getragen wird, dann interpretiert die-
ser Text das Osterliche Taufgeschehen
und wird selbst von diesem wieder
gedeutet: Hier in der Taufe erwachsen
dem Abraham Nachkommen so zahl-
reich wie die Sterne am Himmel und
der Sand am Meeresstrand. Zugleich
aber wird auch deutlich, dass die
Zukunft der Kirche wie die Zukunft
Abrahams ganz von Gott kommt.
Letztlich geht es bei der Erzahlung um
das Paschamysterium, das in Christus
Ereignis wird und jeden Menschen
betrifft: Wir machen unsere Zukunft
nicht und kénnen unser Leben nicht
festhalten. Vielmehr gilt: Wir gewinnen
das Leben nur, wenn wir es verlieren®.
Insofern liegt es nahe, dass Gen 22 in
der Osternacht als Rettungserzdhlung
und Auferstehungsperikope gelesen
wird.

Im Blick auf die Osternacht und ihre
Schriftlesungen kann man mit Josef
Wohlmuth sagen: ,Die Liturgie gibt
die hermeneutische Regel: Lies den

Schopfungshymnus von Gen 1 als Auf-
erstehungstext; lies die Auferstehungs-
perikopen als Schopfungstexte, die
Befreiungsgeschichte Israels als Auf-
erstehungstext und umgekehrt den
Auferstehungstext als Befreiungsge-
schichte; verstehe als ntl. Gemeinde
die atl. Prophetien als messianische
Texte, die durch Jesu Auferweckung
gerade in ihrem VerheifSungscharakter
erhalten bleiben.”*

Was hier fiir die Feier der Osternacht
gesagt ist, hat natiirlich auch seine
Berechtigung im Blick auf andere Got-
tesdienste. In unseren Sonntagsmessen
misste es konsequenzenreich sein,
dass hier Schriftlesungen innerhalb
der Eucharistiefeier ausgelegt werden.
Auch hier zeigt das Paschamysterium
mit seiner verwandelnden Kraft durch-
aus eine mogliche Richtung an: Es geht
um unsere Verwandlung oder — wie es
die so genannten Kommunionepikle-
sen im Hochgebet sagen — darum,
,dass alle, die Anteil erhalten an dem
einen Brot und dem einen Kelch, ein
Leib werden im Heiligen Geist, eine
lebendige Opfergabe in Christus zum
Lob deiner Herrlichkeit”? Gefragt
werden konnte also, inwiefern die
Schrifttexte selbst auch auf eine solche
Verwandlung der Feiernden zum Lobe
Gottes hin zielen. Aber natiirlich waren
auch noch andere Beziige wahrzuneh-
men, so dass Schrifttexte und euchari-
stische Liturgie sich gegenseitig inter-
pretieren und das nicht nur bei explizit
eucharistischen Texten®.

* Fischer (s. Anm. 37) 26.
* Vgl. Gen 22,17.
“ Vgl. Lk 17,33 u. 6.

“ Josef Wohlmuth, Jesu Weg — unser Weg. Kleine mystagogische Christologie. Wiirzburg 1992, 166. —
Zur Fragestellung vgl. jetzt auch Georg Steins: ,Dies ist die Nacht”. Die alttestamentlichen Schrift-
lesungen in der Struktur der Osternacht, in: Gottesdienst 35 (2001) 17-19.

“ Viertes Hochgebet, in: Die Feier der heiligen Messe. Messbuch (s. Anm. 32) 508.

® Knapp, aber treffend zur Komplexitit der hier angerissenen Aufgabe der Homilie Thomas Soding,
Wissenschaftliche und kirchliche Schriftauslegung. Hermeneutische Uberlegungen zur Verbindlich-
keit der Heiligen Schrift, in: Verbindliches Zeugnis II: Schriftauslegung — Lehramt — Rezeption. Hg.
v. W. Pannenberg/Th. Schneider (Dialog der Kirchen 9). Freiburg/Géttingen 1995, 72-121, hier 106f.



124

Haunerland/, Lebendig ist das Wort Gottes”

SchliefSlich ist darauf aufmerksam zu
machen, dass die derzeitige Leseord-
nung dieselben Texte haufig zu unter-
schiedlichen Anlédssen vorsieht. Beson-
ders oft konnen beispielsweise die
Seligpreisungen der Bergpredigt (Mt 5,
1-12a) vorgelesen werden*. Dabei
macht es einen Unterschied, bei wel-
cher Gelegenheit diese Perikope aus-
zulegen ist. Vielleicht liegt es nahe, am
4. Sonntag im Jahreskreis (Lesejahr A)
und am Montag der 10. Woche zu fra-
gen, was der Verfasser des Evangeli-
ums seiner Gemeinde damals sagen
wollte und was dies fiir uns heute
bedeutet. An den Heiligenfesten wiére
eher zu zeigen, inwiefern die jeweili-
gen Heiligen das Programm der Selig-
preisungen in ihrem Leben anschaulich
machen. Bei der Feier der Firmung und
der Trauung so wie bei der Feier der
Jungfrauenweihe und Ordensprofess
bietet sich die Uberlegung an, was
durch die Perikope von der Berufung
der Christen in ihren unterschiedlichen
Lebenssituationen und Standen deut-
lich werden kann. Als Trostwort er-
klingt der Text beim Begrédbnis eines
Erwachsenen, in anderer Weise auch
bei einer Messe fiir Christen, die um
des Glaubens willen verfolgt werden.
Und vielleicht wird in den Messen
,JFiir den Fortschritt der Vélker”, ,Um

Frieden und Gerechtigkeit” und ,Um
Vers6hnung” mit den Seligpreisungen
in ganz eigener Weise die Hoffnung auf
ein neues Miteinander der Menschen
gendhrt.

Soll der Schrifttext wirklich im Heute
der Gemeinde zum Klingen kommen,
dann sind jedenfalls die Feieranlasse
fiir das Verstindnis des Textes nicht
nebensdchlich. Die Anldsse und kon-
kreten liturgischen Feiern sind der
Rahmen, in dem der Schrifttext nun
steht und zu dem er in dieser Stunde
gehort. Selbst wenn der Prediger da-
von absieht, werden die Mitfeiernden
bewusst oder unbewusst jene Bezie-
hungen suchen und geistig neue Inter-
textualitdt herstellen. Weil die Heilige
Schrift von bleibender Aktualitét ist,
kann dies nicht ausbleiben.

Wenn aber Gottes Wort auch heute
lebendig und kraftvoll ist, dann gilt
dies nicht zuletzt fiir seine Vergegen-
wirtigung in der liturgischen Ver-
sammlung der Glaubenden. Das letzte
Ziel dort ist ndmlich nicht die geis-
tig-intellektuelle Auseinandersetzung.
Geglaubt und gehofft wird vielmehr,
dass Gottes Wort nicht leer zu ihm
zuriickkehrt, sondern bewirkt, was er
will, und all das erreicht, wozu er es
ausgesandt hat*.

“ Vgl. zur Verwendung von Mt 5,1-12a beziehungsweise 12 im Messlektionar: Die Schriftlesun-
gen der Messe. Stellenverzeichnis in der Reihenfolge der biblischen Biicher (Pastoralliturgische

Hilfen 8). Trier 1993, 32.
* Vgl. Jes 55,11.



