
114 ThPQ 149 (2001) 114-124 

WINFRIED HAUNERLAND 

"Lebendig ist das Wort Gottes" (Hebr 4,12) 
Die Liturgie als Sitz im Leben der Schrift 

Bei aller Wertschätzung der Sakramente ist im vergangenen Jahrhundert auch in der 
katholischen Kirche die Bedeutung der Schrift wieder stärker ins Bewusstsein getreten. 
So gehört seit dem II. Vatikanischen Konzil die Verkündigung des Wortes Gottes zu jeder 
gottesdienstlichen Versammlung. Welchen Zugang zur Schrift die Liturgie eröffnet, fragt 
der Linzer Professor für Liturgiewissenschaft und Sakramententheologie. (Redaktion) 

Wer sich einem biblischen Text nähern 
will, kann dies auf verschiedene Weise 
tun. In der jüngeren Exegese bekam 
der biblisch bezeugte Endtext - nach 
einer Phase, in der vor allem nach der 
Vorgeschichte des einzelnen Textes ge­
fragt wurde - in der synchronen Aus­
legung eine neue Aufmerksamkeit. 
Auf wachsendes Interesse stößt mitt­
lerweile - im deutschsprachigen Raum 
besonders im Bereich der Psalmen­
exegese - die sogenannte kanonische 
Exegese, in welcher der einzelne Text 
konsequent als Teil des biblischen 
Kanons ausgelegt wird: als Teil des 
Psalmenbuches, als Teil des Alten 
Testamentes und als Teil der christli­
chen Bibel !. Angeregt durch diese 
neue ren Bemühungen der Exegese 
scheint die Frage sinnvoll zu sein, wel­
che Konsequenzen sich für das Ver­
ständnis der Schrift und einzelner Peri-

kopen aus ihrem liturgischen Sitz im 
Leben der Kirche heute ergeben. Aus­
gehend von einigen Beobachtungen 
zum konstitutiven Zusammenhang 
von Bibel und Liturgie soll gefragt wer­
den, inwiefern die gottesdienstliche 
Feier das Verständnis der in ihr ver­
kündigten Schriftlesungen bestimmen 
kann 2. 

Die Bibel als liturgisches Buch 

Der vorzügliche Ort, an dem gläubige 
Menschen biblischen Texten begegnen, 
ist der Gottesdienst. Natürlich gibt es 
auch die private oder gemeinsame 
Bibellektüre3

• Und doch dürften - wie 
in den Zeiten vor Erfindung des Buch­
druckes - auch heute Schrifttexte mehr 
innerhalb der Liturgie gemeinschaft­
lich gehört als in anderen Kontexten 
von einzelnen gelesen werden. In der 

I Vgl. zum Beispiel Narbert Lahfink, Was wird anders bei kanonischer Schriftauslegung? Beobachtun­
gen am Beispiel von Ps 6, in: JBTh 3 (1988) 29-53. 

, Neben dem wörtlichen Schriftgebrauch in der Schriftlesung kennt die Liturgie auch noch andere 
Formen, in der das Wort Gottes lebendig wird, auf die aber hier nicht näher eingegangen werden 
kann. Vgl. dazu Albert Gerhards, Der Schriftgebrauch in den altkirchlichen Liturgien, in: Stimuli. 
Exegese und ihre Hermeneutik in Antike und Christentum. FS Ernst Dassmann. Hg. v. Gearg Schöll­
gen/Clemens Schalten (JAC.E 23). Miinster 1996, 177-190; im Blick auf die Psalmen auch Albert 
Gerhards, Die Psalmen in der römischen Liturgie. Eine Bestandsaufnahme des Psalmengebrauchs in 
Stundengebet und Messfeier, in: Der Psalter in Judentum und Christentum. FS Norbert Lohfink. 
Hg. v. Erich Zenger (Herders Biblische Studien 18). Freiburg u. a. 1998,355-379. 

3 Immerhin heißt es in der 13. Shell-Jugendstudie: "In der Bibel lesen 1 % aller Befragten sehr oft, 2% 
oft, 19 % selten und 79 % nie" (Wer/ur Fuchs-Heil1/'itz, Religion, in: Deutsche Shell [Hg.]: Jugend 2000. 
Bd. 1. Gesamtkonzeption und Koordination Arthur Fischer u. a. Opladen 2000, 157-180,167). 



Haunerland/ "Lebendig ist das Wort Gottes" 

Kirche hat Schriftlesung mit Selbstver­
ständlichkeit immer zur gottesdienst­
lichen Versammlung gehört 4• Waren 
am Anfang mit "Schrift" allein die 
Bücher der jüdischen Bibel gemeint, so 
war nicht zuletzt die öffentliche Verle­
sung der Apostelbriefe und der Evan­
gelien im Gottesdienst ein wesentliches 
Element bei der Herausbildung des 
Neuen Testamentes und seiner kanoni­
schen Umgrenzung. Zu den Kriterien, 
ob ein Buch kirchlich anerkannt war, 
gehörte etwa im sogenannten Canon 
Muratori (vermutlich Ende des 2. Jahr­
hunderts) "die öffentliche Verlesung 
im Gottesdienst"5. Es ist sogar im Blick 
auf einzelne biblische Schriften vermu­
tet worden, dass sie von Anfang an für 
den liturgischen Gebrauch konzipiert 
waren6• Auf jeden Fall wird man sagen 
können, dass die Bibel selbst wesent­
lich als liturgische Sammlung zu ver­
stehen ist. Sie enthält jene Schriften, die 
im Gottesdienst gebraucht wurden 
und die unter anderem deshalb auch 
kanonischen Rang bekamen7• 

Freilich ist die Bibel nicht irgendein 
liturgisches Buch neben den anderen, 
sondern in gewisser Weise das liturgi­
sche Buch, das die höchste Würde hat 
und als einziges unersetzlich ist. Denn 
so wichtig unter ekklesialem Gesichts­
punkt auch viele andere Texte und 

115 

Ordnungen der Liturgie sind, sie un­
terscheiden sich grundlegend von den 
Schrifttexten. Zwar wählt die Kirche 
aus der Heiligen Schrift einzelne Texte 
für ihre Feiern aus, kann aber diese 
Texte nicht ändern oder ergänzen. Bei 
allen übrigen liturgischen Texten hat 
die Kirche die Freiheit und bisweilen 
sogar die Verpflichtung, zu verbessern 
und zu verändern, zu ergänzen und 
zu ersetzen. In der beachtenswerten 
Pastoralen Einführung in das Mess­
lektionar (PEM)8 wird zu Recht darauf 
hingewiesen, dass der Gottesdienst 
"ganz aus dem Wort Gottes lebt" 
(PEM 3) und dass "die biblischen 
Lesungen nicht durch andere, nicht­
biblische Lesungen ersetzt werden" 
(PEM 12) dürfen9• 

Insofern nach dem 2. Vatikanischen 
Konzil zu jedem Gottesdienst in seiner 
Voll- oder Regelform auch die Schrift­
lesung gehört, wird die konstitutive 
Bedeutung der Heiligen Schrift für 
die Feier des Gottesdienstes und die 
Kirche insgesamt deutlich. Was aber 
charakterisiert die liturgische Schrift­
lesung? Was ist ihr eigentliches Ziel? 
Was unterscheidet sie damit auch von 
anderen Weisen der Beschäftigung mit 
biblischen Texten? Nach dem Willen 
des 2. Vatikanischen Konzils sollte bei 
der Messreform eine reichere Peri-

4 Vgl. zum gemeinsamen Ursprung von "Heiligen Schriften" und Liturgie die anregenden Überlegun­
gen von Klaus-Peter !örns, Liturgie - Wiege der Heiligen Schrift? In: ALW 34 (1992) 313-332. 

5 Bruce M. Metzger, Der Kanon des Neuen Testaments. Entstehung, Entwicklung, Bedeutung. Düssel­
dorf 1993, 193. 

6 Für G. D. Kilpatrick ist das Matthäusevangelium eine Art "Perikopenbuch, aus dem man vorgelesen 
und gepredigt hat" (J. Gnilka, Das Matthäusevangelium 11. Teil. Freiburg/Basel/Wien 1988, 527). 

7 Vgl. zur Entstehung des Kanons auch Päpstliche Bibelkommission, Die Interpretation der Bibel in der 
Kirche (VAS 115). Bonn 1993, 82f: "In diesem Prozess haben viele Faktoren eine Rolle gespielt: ... die 
Feststellung, dass sie [=die Schriften] ... in der christlichen Liturgie verwendet wurden". 

8 Die Pastorale Einführung in das Messlektionar ist abgedruckt in: Die Feier der heiligen Messe. Mess­
lektionar. Bd. I: Die Sonntage und Festtage im Lesejahr A. Einsiedeln u. a. 1982, 11 *-40*; auch Klein­
ausgabe. Die Sonntage und Festtage in den Lesejahren A, B und C. Einsiedeln u. a. 1985, 11*-40*; Die 
Messfeier - Dokurnentensammlung. Auswahl für die Praxis (Arbeitshilfen 77). 7., korr. Auflage Bonn 
1998,191-238; EDIL/DEL beziehungsweise Kaczynski/Rennings 4057-4181. 

9 Beachtet man die theologische Bedeutung des Wortes Gottes für die Kirche und ihren Gottesdienst, 
so ist der Austausch von Schriftlesungen durch nichtbiblische Lesungen ein Eingriff in die Integrität 
des christlichen Gottesdienstes, der noch problematischer ist als die Verwendung nichtapprobierter 
Hochgebetstexte. 



116 

kopenordnung geschaffen werden, "so 
dass innerhalb einer bestimmten An­
zahl von Jahren die wichtigsten Teile 
der Heiligen Schrift dem Volk vorge­
tragen werden" (SC 51). Das heißt 
jedoch nicht, dass die Verlesung der 
Schrifttexte nur einer besseren Bibel­
kenntnis dienen sollte. Denn "Liturgie 
ist ... mehr als eine bloße Lehr- oder 
Informationsveranstaltung"lO. So wie 
es bei der Auswahl und Verlesung der 
Schrifttexte nicht darum geht, mög­
lichst immer wieder originell zu sein 
und unbekannte und neue Texte zu 
präsentieren, so geht es auch beim 
Hören und Rezipieren der Texte nicht 
um intellektuelle Lernerfolge. Solche 
Beschäftigungen mit der Schrift sind 
auch notwendig, können aber nicht das 
eigentliche Ziel der liturgischen Feier 
des Wortes Gottes sein. 
Nach der Lehre des Konzils ist Chris­
tus selbst gegenwärtig "in seinem 
Wort, da er selbst spricht, wenn die 
heiligen Schriften in der Kirche gele­
sen werden" (SC 7) 11. Das Wort Gottes 
hat also "kraft der ihm eigenen rea­
len, heilswirkenden Gegenwart des 
Herrn anamnetischen Charakter"12. Wo 
immer das Wort Gottes verkündet 
wird, wird nicht nur von Gottes Taten 
in der Vergangenheit gesprochen, son­
dern es wird sein Heil gegenwärtig. So 
kommt dem Wort Gottes genau das zu, 
was von der Liturgie, zumal der sakra­
mentalen Liturgie im Allgemeinen und 
der eucharistischen Liturgie im Beson­
deren vielen vertraut ist: "Was vom 
Gottesdienst gilt, das kann auch vom 
Wort Gottes gesagt werden. In beiden 

Haunerlandl "Lebendig ist das Wort Gottes" 

wird das Mysterium Christi vergegen­
wärtigt und in je eigener Weise ständig 
weitergeführt." (PEM 5) Folgerichtig 
heißt es in der Pastoralen Einführung 
in das Messlektionar: "Durch das Wort 
Gottes wird das Heilswerk unaufhör­
lich gegenwärtiggesetzt und fortge­
führt und findet im gottesdienstlichen 
Tun sogar erst seinen vollen Ausdruck. 
So wird der Gottesdienst zur dauern­
den, vollen und wirksamen Verkündi­
gung des Wortes Gottes." (PEM 4) 
Zu Recht werden also der Gottesdienst 
und seine Wortverkündigung als 
Heilsereignis bestimmt. Freilich geht 
es hier nicht allein um ein nur behaup­
tetes und gleichsam abstrakt geglaub­
tes Heilsereignis. Vielmehr zielt na­
türlich die Begegnung mit dem Wort 
Gottes auf die Antwort der Glauben­
den. "Wenn die versammelte Gemein­
de im Wortgottesdienst die Verkündi­
gung des Glaubens hört, empfängt sie 
auch heute von Gott das Wort des Bun­
des; sie muss aber auf dieses Wort im 
selben Glauben antworten, damit sie 
immer mehr zum Volk des Neuen Bun­
des wird." (PEM 45) 
Das Heilsereignis der Wortverkündi­
gung ist insofern ein Begegnungs­
ereignis. Albert Gerhards hat aus 
dem Ereignischarakter des Wortgot­
tesdienstes gefolgert, dass "seine Ge­
stalt den psychologischen Gesetzen 
der Aufnahme und Umsetzung des 
Gehörten"13 unterliegt. "Schon aus den 
Alltagssituationen zwischenmenschli­
cher Kommunikation ist plausibel, 
dass ein veränderndes Wort Zeit 
braucht, um zu wirken. Dies gilt insbe-

10 Albert Gerhards, Das Wort, das zum Ereignis wird. Überlegungen zur Wirkweise des Wortes im Got­
tesdienst, in: BiLi 64 (1991) 135-140, hier 137. 

11 V gl. hierzu ausführlich Franziskus Eisenbach, Die Gegenwart Jesu Christi im Gottesdienst. Systemati­
sche Studien zur Liturgiekonstitution des II. Vatikanischen Konzils. Mainz 1982,496-557. 

12 Otto Nußbaum, Von der Gegenwart Gottes im Wort, in: Gott feiern. Theologische Anregung und 
geistliche Vertiefung zur Feier von Messe und Stundengebet. FS Theodor Schnitzler. Hg. v. fase! G. 
Plöger. Freiburg/Basel/Wien 1980, 116-132, 126. 

13 Gerhards (s. Anm. 10) 138f. 



Haunerlandl "Lebendig ist das Wort Gottes" 

sondere für die Ermahnung und Zu­
rechtweisung, aber auch für die Er­
munterung und den Trost. Die angere­
dete Person muss erst die Phase der 
Verinnerlichung durchstehen, bevor sie 
zur bejahenden Antwort frei wird."14 
Schon von hierher dürfte einsichtig 
sein, dass die meditative Aufnahme 
des Wortes Gottes in Stille und Ge­
sang nicht nebensächlich ist, sondern 
wesentlich zur gottesdienstlichen Ver­
kündigung gehört. Ebenso steht auch 
das Gebet nicht verbindungslos neben 
den Schrifttexten, sondern soll die 
gläubige Antwort auf das aktuell in das 
Heute der Gemeinde zugesagte Wort 
Gottes sein. 
Schriftlesung in der Liturgie als leben­
diges Begegnungsgeschehen zielt also 
auf den bewussten und verständigen 
Mitvollzug der Feiernden. Die ent­
scheidende Frage ist allerdings dabei 
nicht, was einst der Verfasser mit die­
sen Worten gemeint hat oder warum 
dieser Text seinen Weg in den Kanon 
der Schrift gefunden hat. Solche Fragen 
sind legitim und können durchaus 
auch für die Auslegung hilfreich sein. 
Entscheidend aber ist vielmehr, was 
Gott mit diesem Text heute den jetzt 
zum Gottesdienst Versammelten sagen 
will. Inwiefern hier die konkrete Feier 
selbst noch einmal Deutungshilfen 
gibt, ist deshalb nun zu fragen. 

Liturgische Perikopenordnungen als 
Interpretament der Schrift 

Jede Perikopenauswahl ist bereits ein 
Beitrag zur Rezeption der Heiligen 
Schrift. Denn Texte, die nie vorgetragen 

I. Gerhards (s. Anm. 10) 139. 

117 

werden, sind auf Dauer weniger 
bekannt als solche, die in einem regel­
mäßigen Rhythmus vor allem an den 
Sonn- und Feiertagen innerhalb der 
Messfeier verlesen werden. Nicht sel­
ten werden jedoch in einer liturgischen 
Feier auch mehrere Schrifttexte vorge­
tragen. Für die Feier der Messe ist dies 
regelmäßig vorgesehen, wobei für die 
Messfeier an Sonn- und Feiertagen die 
geltende Leseordnung sogar drei 
Schriftlesungen vorschreibtl5, zu der 
man den Antwortpsalm noch als vier­
ten biblischen Text hinzurechnen kann. 
Weil so mehrere Schrifttexte in unmit­
telbarem Zusammenhang zu Gehör 
kommen, wird auch ihre Rezeption 
sich gegenseitig beeinflussen (können) 
- unabhängig davon, ob diese Lesun­
gen aufeinander abgestimmt sind oder 
nicht. "Die verschiedenen Texte tragen 
einander und erklären sich gegenseitig. 
Und das ist die Urgestalt christlicher 
Auslegung der Schrift" - ihre "Ausle­
gung durch die Liturgie".16 
Nun wurde die offizielle Perikopen­
ordnung der katholischen Liturgie 
nicht erst im Kontext des 2. Vatikani­
schen Konzils diskutiert. Vor allem im 
Blick auf die Messfeiern an Sonn- und 
Feiertagen war innerhalb der liturgi­
schen und biblischen Bewegung des 
20. Jahrhunderts mehrfach eine größe­
re Auswahl an Schrifttexten gewünscht 
worden. Aus biblischer Perspektive 
schien es wichtig, dass alle wesentli­
chen Texte und insofern natürlich auch 
Texte des Alten Testamentes den Gläu­
bigen vorgetragen würden. Das eher 
liturgische Anliegen war, Leseordnung 
und Feste beziehungsweise Kirchen-

15 Es ist ein Sonderrecht des deutschen Sprachgebietes, dass aus pastoralen Gründen auf eine der bei­
den Lesungen vor dem Evangelium verzichtet werden kann. Manc~~s spricht dagegen, dass diese 
deutsche Sonderregel im Rahmen der Messbuchrevision und der Ubernahme der bereits appro­
bierten Editio typica tertia des Missale Romanum Bestand haben soll und wird. 

16 Norbert Lohfink, Das Alte Testament christlich ausgelegt. Eine Reflexion im Anschluss an die Oster­
nacht, in: GuL 61 (1988) 98-107, 102. 



118 

jahreszeiten besser aufeinander abzu­
stimmen. Im Blick auf die Katechese 
sollte eine bessere Perikopenordnung 
"alle wesentlichen Glaubenslehren ent­
halten und Ausgangspunkt für eine 
systematische Katechese der katholi­
schen Glaubens- und Sittenlehre sein 
können"!7. Alle drei Anliegen wurden 
auch bei der Vorbereitung des Konzils 
und der Liturgiekonstitution aufgegrif­
fen!8. Zweifellos war das erneuerte 
Messlektionar vor dem Hintergrund 
der vorkonziliaren Leseordnung ein 
echter Fortschritt, der auch als solcher 
weitgehend einhellig begrüßt wurde. 
In den letzten Jahren mehren sich 
jedoch kritische Anmerkungen und 
Vorschläge für Korrekturen bezie­
hungsweise eine entschiedene Weiter­
führung der Reform. Es geht dabei 
unter anderem um wichtige alttesta­
mentliche Texte, die nie zur Verkündi­
gung kommen!9, und um die Margina­
lisierung biblischer Frauentraditionen 
und frauenfreundlicher Texte20• Doch 
nicht diese systemimmanent lösbaren 
"Schönheitsfehler" der Reform sind 
hier von Interesse2!. Für die Frage der 
liturgischen Schriftinterpretation ist 
vielmehr das Zueinander der unter­
schiedlichen Schrifttexte von weit grö­
ßerer Bedeutung. 
Vor allem die Ordnung der Schrifttexte 
für die Sonntage in der Zeit im Jahres-

Haunerland/ "Lebendig ist das Wort Gottes" 

kreis wird zunehmend kritisiert. Be­
kanntlich sieht die derzeitige Leseord­
nung einen dreijährigen Zyklus vor, 
wobei im sogenannten Lesejahr A für 
die Evangelien an den Sonntagen im 
Jahreskreis eine Bahnlesung (lectio 
semicontinua) aus dem Evangelium 
nach Matthäus, für das Lesejahr Baus 
dem Evangelium nach Markus, für das 
Lesejahr C aus dem Evangelium nach 
Lukas vorgesehen ist. Die erste Lesung 
wird nun grundsätzlich aus dem Alten 
Testament genommen, wobei für die 
Auswahl des konkreten Textes ein 
Bezug zum Tagesevangelium konsti­
tutiv ist 22• 

Alttestamentler haben mehrfach Kritik 
nicht nur an der Auswahl oder Zusam­
menstellung einzelner Texte, sondern 
an dem zugrundeliegenden Prinzip 
geübt. In der Tat besteht die Gefahr, 
dass alttestamentliche Texte so um 
ihren je eigenen Sinn gebracht werden, 
weil sie nur wegen eines Bezugs zu 
einem ganz bestimmten Evangeliums­
text gewählt und gelesen werden. Da­
rüber hinaus wurden nicht innerbib­
lisch die wichtigsten alttestamentliche 
Texte gesucht, sondern solche, die 
sich von den vorgängig bestimmten 
Evangeliumsperikopen her ergeben. 
Schließlich bleibt der Verdacht, dass 
die alttestamentlichen Texte nur inso­
fern geschätzt sind, als sie Verhei-

17 Elmar Nübold, Entstehung und Bewertung der neuen Perikopenordnung des Römischen Ritus für 
die Messfeier an Sonn- und Festtagen. Paderborn 1986, 113. Vgl. zur Diskussion insgesamt ebd. 
19-114. 

18 Vgl. ebd. 115-130. 
I' Vgl. Franz-Josej Ortkemper, In der Leseordnung vernachlässigte Texte aus dem Alten Testament, in: 

Leseordnung. Altes und Neues Testament in der Liturgie. Hg. v. Georg Steins (Gottes Volk BS/97). 
Stuttgart 1997, 165-172. 

20 Vgl. etwa Birgit Janetzky, Ihre Namen sind im Buch des Lebens. Frauengeschichte und erneuertes 
Lektionar, in: Liturgie und Frauenfrage. Ein Beitrag zur Frauenforschung aus liturgiewissenschaftli­
cher Sicht (pietas liturgica 7). St. Ottilien 1990, 415-431. 

21 V gl. etwa als sinnvolles Modell, das kurzfristig und für das Sprachgebiet realisierbar wäre: Die Frau 
in der Bibel. Vorschläge für Ergänzungen zum Messlektionar, in: Studien und Entwürfe zur Messfei­
er. Texte der Studienkommission für die Messliturgie und das Messbuch der Internationalen 
Arbeitsgemeinschaft der Liturgischen Kommissionen im deutschen Sprachgebiet 1. Hg. v. Eduard 
Nagel. Freiburg/Basel/Wien 1995, 115-118. 

22 Vgl. PEM 106. - Zu den verschiedenen Arten des Bezuges vgl. mit Beispielen Nübold (s. Anm. 17) 
288-291, zu inhaltlichen Gesichtspunkten 291-293. 



Haunerland/ "Lebendig ist das Wort Gottes" 

ßungscharakter für die neutestamentli­
chen Schriften haben23• 

Völlig unabhängig von den übrigen 
Schrifttexten ist an den Sonntagen 
im Jahreskreis als zweite Lesung eine 
Bahnlesung aus der neutestamentli­
chen Briefliteratur vorgesehen. Da der 
Antwortpsalm auf die alttestamentli­
che Lesung bezogen ist und der Halle­
luja-Ruf auf den Evangeliumstext, 
steht die neutestamentliche "Epistel" 
völlig disparat innerhalb des Wortgot­
tesdienstes, wodurch eine biblische 
Homilie häufig gezwungen ist, entwe­
der diesen Text allein auszulegen oder 
ihn ganz auszublenden. Auch für den 
aufmerksamen Mitvollzug der gesam­
ten Feier erscheint vielen das Fehlen 
eines erkennbaren roten Fadens hin­
derlich zu sein. 
Nun hat Heinz Schürmann aus bibel­
theologischen, liturgischen und homi­
letischen Gründen dafür plädiert, auch 
die neutestamentliche Lesung aus den 
Apostelbriefen auf das Evangelium 
abzustimmen24• Bei der Suche nach sol­
chen konsonanten Episteln zeigt sich 
allerdings, dass nur selten verschiede-

119 

ne Vorschläge miteinander überein­
stimmen25• Im Übrigen sind für solche 
neutestamentliche Episteln ähnliche 
Fragen zu stellen wie für die derzeitige 
alttestamentliche Lesung: Wer be­
stimmt das entscheidende Motiv, das 
zum Kriterium der Auswahl wird? 
Wird durch die Auswahl der passen­
den Begleitlesungen eine bestimmte 
Fragestellung vorgegeben, so dass 
auch die Bedeutungsfülle der Evange­
lienperikopen aus dem Blickfeld gera­
ten kann? Wird die neutestamentliche 
Briefliteratur am Ende auch nur auf 
jene Texte hin befragt, die möglichst 
harmonisch zu den Evangelien passen? 
Und werden damit am Ende gerade 
jene Texte ausgeschlossen, die ganz 
andere Fragen behandeln als die Evan­
gelien und so eine wirkliche Ergän­
zung bilden würden? 
Die gleichen Fragen drängen sich auch 
auf bei dem wohl ambitioniertesten 
und zugleich kreativsten Vorschlag für 
eine neue Leseordnung, den Hans­
jakob Becker als Perikopenordnung 
"Patmos" vorgelegt hae6• Becker 
möchte für die Sonntage nach Pfings-

23 Vgl. zur Kritik an der Perikopenordnung aus alttestamentlicher Perspektive Georg Gafus, Das Alte 
Testament - Stiefkind der Perikopenordnung, in: Leseordnung (s. Anm. 19) 29-46; ausführlich jetzt 
auch ders., Das Alte Testament in der Perikopenordnung. Bibeltheologische Perspektiven zur Aus­
wahl der Lesungen an den Sonn- und Feiertagen (EHS 23/687). Frankfurt u. a. 2000; Georg Braulik, 
Die Tora als Bahnlesung. Zur Hermeneutik einer zukünftigen Auswahl der Sonntagsperikopen, in: 
Bewahren und Erneuern. Studien zur Messliturgie. FS Hans Bernhard Meyer. Hg. v. Reinhard Mess­
ner/Eduard Nage//Rudolf Pacik (ITS 42). Innsbruck/Wien 1995, 50-76, hier 50-54. 

24 Vgl. Heinz Schürmann, Das apostolische Kerygma als Interpretationshilfe für das vierfache Evan­
gelium. Konsonante Episteln für die Sonntage im Jahreskreis, in: Surrexit Dominus vere. Die Gegen­
wart des Auferstandenen in seiner Kirche. FS J. J. Degenhardt. Hg. v. lose! Ernst und Stephan Leim­
gruber. P,!.,derborn 1995, 173-187. 

25 Vgl. die Ubersicht zweier Vorschläge ebd. 182-185; zusammen mit weiteren Vorschlägen auch Heinz 
Schürmann, Konsonante Episteln für die Sonntage im Jahreskreis. Eine Vergleichstabelle mit Reform­
vorschlägen zum Ordo Lectionum Missae, in: Schrift und Tradition. FS Josef Ernst. Hg. v. Knut Back­
haus/Franz Georg Untergaßmair. Paderborn u. a. 1996,395-441. 

26 Vgl. Hansjakob Becker, Die Bibel Jesu und das Evangelium Jesu. Ein konkreter Vorschlag zur Weiter­
führung der Reform des Wortgottesdienstes, in: Leseordnung (s. Anm. 19) 103-113; ders.: Wortgot­
tesdienst als Dialog der beiden Testamente. Der Stellenwert des Alten Testamentes bei einer Weiter­
führung der Reform des Ordo Lectionum Missae, in: Streit am TIsch des Wortes? Zur Deutung und 
Bedeutung des Alten Testaments und seiner Verwendung in der Liturgie. Hg. v. Ansgar Franz (pietas 
liturgica 8). St. Ottilien 1997, 659-689; kritisch dazu Erich Zenger, Das Erste Testament im Ordo lec­
tionum missae. Anmerkungen zu den Thesen von H. Becker, in: ebd. 69lf; Norbert Lohfink, 
Perikopenordnung "Patmos". Gedanken eines Alttestamentlers zu dem Leseordnungsentwurf von 
Hansjakob Becker, in: BiLi 70 (1997) 218-232. 



120 

ten eine heilsgeschichtlich verstandene 
Bahnlesung aus dem AT vorsehen, die 
in jedem Jahr von der Erschaffung des 
Menschen (Gen 2) bis zum Buch der 
Makkabäer verläuft. In dem von 
Becker geplanten vier Lesejahren stän­
den die jeweiligen Sonntage unter 
einem bestimmten Namen (zum Bei­
spiel Abel, aber auch Abraham I und 
Abraham 11). Die neutestamentlichen 
Perikopen wären dabei konsonant 
zu den alttestamentlichen Leittexten. 
Wichtige alttestamentliche Perikopen 
würden in jedem Jahr vorgetragen, 
dabei aber jeweils mit anderen neu­
testamentlichen Texten verbunden. 
Kritisch wird diesem Vorschlag entge­
gengehalten, dass die heilsgeschichtli­
che Anordnung nicht der inneren 
Logik des AT entspreche. Wie bei den 
anderen Ordnungen bleibt allerdings 
auch die Frage, ob nicht die normative 
Zuordnung eine faktische Beschrän­
kung der Auslegung und Rezeption 
der Texte selbst mit sich bringt. 
Nun hat Georg Braulik vorgeschlagen, 
an den Sonntagen im Jahreskreis ne­
ben die Bahnlesung aus den Evan­
gelien auch eine Bahnlesung aus der 
Tora zu stellen 27. Sein Ziel ist es dabei, 
eine Perikopenordnung zu finden, die 
innerbiblischen Kriterien folgt. Dem 
Stellenwert, den die Evangelien im 
Kanon des Neuen Testaments haben, 
entspricht nach seiner - auch von 
Norbert Lohfink geteilten und be­
gründeten28 - Vorstellung die Bedeu­
tung, die dem Pentateuch im Kanon 
des Alten Testaments zukommt. Der 

27 Vgl. Braulik (s. Anm. 23) 

Haunerland/ "Lebendig ist das Wort Gottes" 

Eigenwert der Perikopen aus der Tora 
und aus den Evangelien ist bei seinem 
Vorschlag ohne Zweifel gewahrtz9• 

Zwischen den beiden Bahnlesungen 
soll entweder eine zur Tora-Lesung 
konsonante Lesung aus den übrigen 
Schriften des Alten Testaments oder 
eine zum Evangelium konsonante Epi­
stel vorgelesen werden. Für diese 
Begleittexte gelten insofern natürlich 
die oben aufgeworfenen Fragen weiter. 
Im Blick auf die derzeitige Perikopen­
ordnung und die hier vorgestellten 
neuen Vorschläge zeigt sich deutlich, 
dass grundsätzlich eine gegenseitige 
Interpretation der Schrifttexte gewollt 
ist, die konkrete Zuordnung allerdings 
nicht sofort zu einer tieferen Erkennt­
nis der Schrifttexte führen muss, son­
dern den Zugang zum Text auch kon­
ditioniert und damit einschränkt. Dies 
gilt nicht nur für die Texte, die in Zu­
ordnung zum Evangelium (oder zur 
Toralesung) als Leittext ausgewählt 
werden, sondern auch für den Leittext, 
insofern er im Licht des konsonanten 
Begleittextes gelesen und gehört wird. 
Vor diesem Hintergrund stellt sich 
noch einmal die Frage, ob die Idee 
eines einheitlichen Leitgedankens und 
einer fixen thematischen Zuordnung 
von Lesungstexten durch die amtli­
chen Perikopenordnungen wirklich 
jene Lösung ist, der die Zukunft ge­
hören sollte. Vielleicht ist es doch nicht 
so unfruchtbar, wenn die Schrifttexte 
einer offiziellen Leseordnung nach 
ihrem jeweiligen Eigenwert und Eigen­
gewicht ausgewählt werden. In diesem 

28 Vgl. Norbert Lohfink, Moses Tod, die Tora und die alttestamentliche Sonntagslesung, in: ThPh 71 
(199~) 481-494, wiederabgedruckt in: Leseordnung (s. Anm. 19) 122-137; ohne Anmerkungen unter 
der Uberschrift: Der Tod am Grenzfluss. Moses unvollendeter Auftrag und die Konturen der Bibel, 
in: ders.: Im Schatten deiner Flügel. Große Bibeltexte neu erschlossen. Freiburg/Basel/Wien 1999, 
11-28; kritisch dazu Rudolf Mosis, Pentateuch als Bahnlesung und Tod des Mose. Zu einer aktuellen 
Kontroverse, in: TThZ 109 (2000) 139-160. 

29 Auszuklammern ist dabei natürlich die Frage, was es bedeutet, wenn Christen wie die Juden die 
Tora lesen, sie aber nicht halten. Vgl. auch den Hinweis auf mögliche Reaktion gläubiger Juden auf 
eine christliche Bahnlesung der Tora bei Mosis (s. Anm. 28) 160 Anm. 47. 



Haunerland/ "Lebendig ist das Wort Gottes" 

Zusammenhang ist es zumindest be­
achtenswert, dass in den reformato­
rischen Traditionen die gottesdienstli­
chen Schriftlesungen in der Regel vom 
Predigttext zu unterscheiden sind 30. 

Denkbar wäre es natürlich, dem einzel­
nen Prediger eine größere Freiheit zu 
gewähren, bei Bedarf zu dem Text, den 
er auslegen will, ad hoc andere Begleit­
texte zu wählen31 • Denkbar ist aber 
auch, dass häufiger sich zeigt, was 
schon bei der jetzigen Leseordnung zu 
bemerken ist: Auch zwischen Texten, 
die nicht aus einem sachlichen Zuein­
ander ausgewählt wurden, ergeben 
sich ganz unvermutet Bezüge, aller­
dings nicht auf einer oberflächlichen 
Ebene der Stichwortassoziation, son­
dern erst dann, wenn man nach der 
Botschaft Gottes durch diese Texte für 
heute fragt. Grundlegender als alle 
gewollten Konstruktionen erhellen sol­
che Einsichten die Einheit der Schrift, 
die durch die Verlesung unterschied­
licher Teile der Bibel in der Liturgie 
bezeugt wird. 

Die Feier als Deuterahmen 
liturgischer Schriftlesung 

Mit der liturgischen Verlesung eines 
Bibeltextes ist ohne jeden weiteren 
Kommentar bereits deutlich, dass die­
ser Text zu den Schriften gehört, die 
für das Selbstverständnis der feiernden 
Gemeinde normativ sind. Denn die 
gottesdienstliche Versammlung ist et­
was grundsätzlich anderes als ein 

121 

Kongress von Literaturwissenschaft­
lern. Nicht um eine distanzierte Be­
schäftigung mit interessanten Texten 
geht es in der Liturgie. Die Glaubens­
gemeinschaft feiert vielmehr ihren 
Glauben und hört dabei auf jene Texte, 
die sie als Urkunde ihres Glaubens an­
sieht. Die abschließende Bezeichnung 
der Lesungen als" Wort des lebendigen 
Gottes" macht im Ritus deutlich, dass 
es der Kirche um Gott und seine offen­
barende Anrede geht. Selbst in der 
Auseinandersetzung mit sperrigen 
biblischen Texten bleibt noch die Frage 
nach dem, was Gott jetzt im Heute 
denen sagen will, die dieses Schrift­
wort hören und feiern. 
Dass diese Texte aber als Glaubenstexte 
verstanden werden und gehört werden 
sollen, zeigt sich auch darin, dass in 
Gebet und Glaubensbekenntnis Ant­
wort auf diese Texte gegeben wird. Ein 
einziges Beispiel muss hier genügen. In 
der Oration, die in der Osternacht auf 
die Lesung vom Durchzug durch das 
Rote Meer folgt, heißt es: 

"Gott, deine uralten Wunder leuchten 
noch in unseren Tagen. 
Was einst dein mächtiger Arm an einem 
Volk getan hat, 
das tust du jetzt an allen Völkern: 
Einst hast du Israel aus der Knechtschaft 
des Pharao befreit 
und durch die Fluten des Roten Meeres 
geführt; 
nun aber führst du alle Völker durch das 
Wasser der Taufe zur Freiheit. "32 

30 V gl. dazu die differenzierten Hinweise bei Peter C. Bloth, Die Perikopen, in: Handbuch der Liturgik. 
Liturgiewissenschaft in Theologie und Praxis der Kirche. Hg. v. Hans-Christoph Schmidt-Lauber/Karl­
Heinz Bieritz. Leipzig/Göttingen 1995, 715-727. 

" Freilich verlangt dies eine große Kenntnis der Schrift und eine Disziplin, nicht nur die jeweils leich­
testen oder sympathischen Texte zum Ausgangspunkt zu wählen. Ohne Zweifel würde eine solche 
Vollmacht die Gefahr mit sich bringen, dass auch wichtige Texte, die in der Perikopenordnung ent­
halten wären, faktisch nur selten verlesen würden. 

" Die Feier der heiligen Messe. Messbuch. Für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes. Authenti­
sche Ausgabe für den liturgischen Gebrauch. Kleinausgabe. Einsiedeln u.a. [88]. 



122 

Der Gebetsausschnitt lässt erkennen: 
Es geht nicht um eine abgeschlossene 
Geschichte, an die man sich nur noch 
nostalgisch erinnert, sondern das er­
zählte Handeln Gottes hat eine Aus­
strahlung bis in die Gegenwart ("deine 
uralten Wunder leuchten noch in unse­
ren Tagen"). Ja mehr noch, das Gesche­
hen damals findet seine Fortsetzung 
im Heute der Kirche. Wer ein solches 
Gebet vorträgt oder zu diesem Gebet 
sein zustimmendes "Amen" spricht, 
hat bereits die zuvor gehörte Lesung 
interpretiert, gläubig angenommen 
und als verlässlich anerkannt. 
Zu Recht hat Norbert Lohfink jüngst 
darauf hingewiesen, dass im gottes­
dienstlichen Vollzug nicht nur die ver­
schiedenen biblischen Texte, sondern 
alle Texte aufeinander bezogen wer­
den. Also erhellen und interpretieren 
sich auch biblische und liturgische 
Texte gegenseitig33• Die Beziehungen 
der Texte untereinander müssen dabei 
von den Autoren der jüngeren Texte 
nicht intendiert sein. Diese sogenannte 
Intertextualität wird "oft erst im Kopf 
des Rezipienten hergestellt"34. Doch 
geht es in der Liturgie nicht nur um 
solche Intertextualität, denn es sind 
nicht nur Texte, die sich gegenseitig 
interpretieren. Die liturgische Schrift­
lesung ist ja immer Teil einer konkre­
ten liturgischen Feier. Soll liturgische 
Schriftauslegung nicht abstrakte Text-

Haunerland/ "Lebendig ist das Wort Gottes" 

exegese, sondern Teil der Liturgie 
selbst sein 35, dann muss auch die litur­
gische Feier für das Verständnis der 
Texte Konsequenzen haben. 
So kann man gerade im Blick auf die 
Lesungen der Osternacht zeigen, dass 
es hier nicht um Texte geht, die allein 
im Sinn eines eindimensionalen Sche­
mas von (alttestamentlicher) Verhei­
ßung und (neutestamentlicher) Er­
füllung zu lesen sind. Es geht gerade 
nicht um die (dunkle) Vorgeschichte, 
auf deren Hintergrund die Botschaft 
von der Auferstehung umso heller auf­
leuchtet. Die feierliche Eröffnung der 
Osternacht durch das Osterlob im 
"Exsultet" gibt allen Texten bereits das 
entscheidende Vorzeichen36• Die eine 
und in gewisser Weise einheitliche Bot­
schaft der Osternacht ist, dass Gott 
neues Leben schenkt. Alle Erzählun­
gen sind insofern eben Rettungsge­
schichten. 
Konkret sei das zumindest angedeutet 
an der zweiten Lesung der Osternacht, 
der Erzählung von der Opferung des 
Isaak beziehungsweise vom Opfer des 
Abraham (Gen 22), einem lIder sperrig­
sten, ja auch skandalösesten Texte der 
ganzen Bibel" 37. Für das Verständnis 
des Textes ist es wichtig, dass es in 
Gen 22 nicht um Isaak geht. "Es geht 
um Abraham: Gott prüft den alten 
Patriarchen, ob er in Isaak sich selber 
preiszugeben bereit ist. Der Tod eines 

" Vgl. Norbert Lohfink, Liturgische Bibelverdunstung. Die Bibel-Intertextualität bei der Verdeutschung 
der lateinischen Liturgie, in: StdZ 218 (2000) 247-259, hier 249. 

34 Lohfink (s. Anm. 33) 247. - Auch wer nicht allen praktischen Vorschlägen Lohfinks zustimmen kann, 
sollte nicht abstreiten, dass solche zwischentextliche Bezüge in den lateinischen Vorlagen der liturgi­
schen Texte existieren, in den deutschen Textfassungen deutlicher beachtet werden und Rückwir­
kungen für das Verständnis der biblischen Schriftlesungen haben könnten. 

35 Vgl. SC 52, AEM 4l. 
36 Vgl. Georg Braulik, Die alttestamentlichen Lesungen der drei österlichen Tage. Ein Beitrag zur 

Erneuerung des Römischen Messlektionars, in: LJ 48 (1998) 3-41, 20f. 
37 Irrntraud Fischer, Möglichkeiten und Grenzen historisch-kritischer Exegese: Die "Opferung" der bei­

den Söhne Abrahams. Gen 21 und Gen 22 im Kontext, in: Streit am Tisch des Wortes? (s. Anm. 26) 
17-36, hier 17. - Zur Perikope vgl. jetzt auch Georg Steins, Die "Bindung Isaaks" im Kanon (Gen 22). 
Grundlagen und Programm einer kanonisch-intertextuellen Lektüre. Mit einer Spezialbibliographie 
zu Gen 22 (HBS 20). Freiburg u. a. 1999. 



Haunerland/ "Lebendig ist das Wort Gottes" 

alten Mannes wäre der vorgegebene 
Lauf der Dinge. Will Gott nach Abra­
ham selber greifen, so muss er nach 
seiner einzigen Zukunft greifen: nach 
dem Sohn, der ihm jenseits seiner bio­
logischen Möglichkeiten (Gen 18) noch 
geboren wurde. "38 Weil Abraham aber 
seine ganze Zukunft Gott nicht vor­
enthält, wird ihm von Gott Segen in 
Fülle verheißen, Nachkommen, zahl­
reich wie die Sterne am Himmel und 
der Sand am Meeresstrand 39. Wenn 
diese Erzählung in der Osternacht vor­
getragen wird, dann interpretiert die­
ser Text das österliche Taufgeschehen 
und wird selbst von diesem wieder 
gedeutet: Hier in der Taufe erwachsen 
dem Abraham Nachkommen so zahl­
reich wie die Sterne am Himmel und 
der Sand am Meeresstrand. Zugleich 
aber wird auch deutlich, dass die 
Zukunft der Kirche wie die Zukunft 
Abrahams ganz von Gott kommt. 
Letztlich geht es bei der Erzählung um 
das Paschamysterium, das in Christus 
Ereignis wird und jeden Menschen 
betrifft: Wir machen unsere Zukunft 
nicht und können unser Leben nicht 
festhalten. Vielmehr gilt: Wir gewinnen 
das Leben nur, wenn wir es verlieren40• 

Insofern liegt es nahe, dass Gen 22 in 
der Osternacht als Rettungserzählung 
und Auferstehungsperikope gelesen 
wird. 
Im Blick auf die Osternacht und ihre 
Schriftlesungen kann man mit J osef 
Wohlmuth sagen: "Die Liturgie gibt 
die hermeneutische Regel: Lies den 

38 Fischer (s. Anm. 37) 26. 
'" Vgl. Gen 22,17. 
'" Vgl. Lk 17,33 u. ö. 

123 

Schöpfungshymnus von Gen 1 als Auf­
erstehungstext; lies die Auferstehungs­
perikopen als Schöpfungstexte, die 
Befreiungsgeschichte Israels als Auf­
erstehungstext und umgekehrt den 
Auferstehungstext als Befreiungsge­
schichte; verstehe als ntl. Gemeinde 
die atl. Prophetien als messianische 
Texte, die durch Jesu Auferweckung 
gerade in ihrem Verheißungscharakter 
erhalten bleiben."41 
Was hier für die Feier der Osternacht 
gesagt ist, hat natürlich auch seine 
Berechtigung im Blick auf andere Got­
tesdienste. In unseren Sonntagsmessen 
müsste es konsequenzenreich sein, 
dass hier Schriftlesungen innerhalb 
der Eucharistiefeier ausgelegt werden. 
Auch hier zeigt das Paschamysterium 
mit seiner verwandelnden Kraft durch­
aus eine mögliche Richtung an: Es geht 
um unsere Verwandlung oder - wie es 
die so genannten Kommunionepikle­
sen im Hochgebet sagen - darum, 
"dass alle, die Anteil erhalten an dem 
einen Brot und dem einen Kelch, ein 
Leib werden im Heiligen Geist, eine 
lebendige Opfergabe in Christus zum 
Lob deiner Herrlichkeit"42. Gefragt 
werden könnte also, inwiefern die 
Schrifttexte selbst auch auf eine solche 
Verwandlung der Feiernden zum Lobe 
Gottes hin zielen. Aber natürlich wären 
auch noch andere Bezüge wahrzuneh­
men, so dass Schrifttexte und euchari­
stische Liturgie sich gegenseitig inter­
pretieren und das nicht nur bei explizit 
eucharistischen Texten43• 

41 Jose! Wohlmuth, Jesu Weg - unser Weg. Kleine mystagogische Christologie. Würzburg 1992, 166. -
Zur Fragestellung vgl. jetzt auch Georg Steins: "Dies ist die Nacht". Die alttestamentlichen Schrift­
lesungen in der Struktur der Ostemacht, in: Gottesdienst 35 (2001) 17-19. 

42 Viertes Hochgebet, in: Die Feier der heiligen Messe. Messbuch (s. Anm. 32) 508. 
43 Knapp, aber treffend zur Komplexität der hier angerissenen Aufgal?e der Homilie Thomas Söding, 

Wissenschaftliche und kirchliche Schriftauslegung. Hermeneutische Uberlegungen zur Verbindlich­
keit der Heiligen Schrift, in: Verbindliches Zeugnis II: Schriftauslegung - Lehramt - Rezeption. Hg. 
v. W. Pannenberg/Th. Schneider (Dialog der Kirchen 9). Freiburg/Göttingen 1995, 72-121, hier 106f. 



124 

Schließlich ist darauf aufmerksam zu 
machen, dass die derzeitige Leseord­
nung dieselben Texte häufig zu unter­
schiedlichen Anlässen vorsieht. Beson­
ders oft können beispielsweise die 
Seligpreisungen der Bergpredigt (Mt 5, 
1-12a) vorgelesen werden44• Dabei 
macht es einen Unterschied, bei wel­
cher Gelegenheit diese Perikope aus­
zulegen ist. Vielleicht liegt es nahe, am 
4. Sonntag im Jahreskreis (Lesejahr A) 
und am Montag der 10. Woche zu fra­
gen, was der Verfasser des Evangeli­
ums seiner Gemeinde damals sagen 
wollte und was dies für uns heute 
bedeutet. An den Heiligenfesten wäre 
eher zu zeigen, inwiefern die jeweili­
gen Heiligen das Programm der Selig­
preisungen in ihrem Leben anschaulich 
machen. Bei der Feier der Firmung und 
der Trauung so wie bei der Feier der 
Jungfrauenweihe und Ordensprofess 
bietet sich die Überlegung an, was 
durch die Perikope von der Berufung 
der Christen in ihren unterschiedlichen 
Lebenssituationen und Ständen deut­
lich werden kann. Als Trostwort er­
klingt der Text beim Begräbnis eines 
Erwachsenen, in anderer Weise auch 
bei einer Messe für Christen, die um 
des Glaubens willen verfolgt werden. 
Und vielleicht wird in den Messen 
"Für den Fortschritt der Völker", "Um 

Hauneriandl "Lebendig ist das Wort Gottes" 

Frieden und Gerechtigkeit" und "Um 
Versöhnung" mit den Seligpreisungen 
in ganz eigener Weise die Hoffnung auf 
ein neues Miteinander der Menschen 
genährt. 

Soll der Schrifttext wirklich im Heute 
der Gemeinde zum Klingen kommen, 
dann sind jedenfalls die Feieranlässe 
für das Verständnis des Textes nicht 
nebensächlich. Die Anlässe und kon­
kreten liturgischen Feiern sind der 
Rahmen, in dem der Schrifttext nun 
steht und zu dem er in dieser Stunde 
gehört. Selbst wenn der Prediger da­
von absieht, werden die Mitfeiernden 
bewusst oder unbewusst jene Bezie­
hungen suchen und geistig neue Inter­
textualität herstellen. Weil die Heilige 
Schrift von bleibender Aktualität ist, 
kann dies nicht ausbleiben. 
Wenn aber Gottes Wort auch heute 
lebendig und kraftvoll ist, dann gilt 
dies nicht zuletzt für seine Vergegen­
wärtigung in der liturgischen Ver­
sammlung der Glaubenden. Das letzte 
Ziel dort ist nämlich nicht die geis­
tig-intellektuelle Auseinandersetzung. 
Geglaubt und gehofft wird vielmehr, 
dass Gottes Wort nicht leer zu ihm 
zurückkehrt, sondern bewirkt, was er 
will, und all das erreicht, wozu er es 
ausgesandt haes• 

44 Vgl. zur Verwendung von Mt 5,1-12a beziehungsweise 12 im Messlektionar: Die Schriftlesun­
gen der Messe. Stellenverzeichnis in der Reihenfolge der biblischen Bücher (Pastoralliturgische 
Hilfen 8). Trier 1993, 32. 

45 Vgl. Jes 55,11. 


